
Fede e Ambiente
Da qualche hanno la Coldiretti sta “investendo”, a livello formativo, nel rigenerare il modello
identitario del suo “popolo”, non più costituito soltanto dalla componente agricola o ittica ma
anche dei cittadini consumatori, anche attraverso la celebrazione, a livello nazionale, della
Giornata per la salvaguardia del Creato. Dopo aver richiamato, la scorsa settimana, il Messaggio
dei Vescovi per la 7a Giornata, in vista della celebrazione del prossimo 22/23 settembre, mi
sembra opportuno richiamare il quadro di riferimento di quanto andremo a celebrare.

La crisi ambientale è soprattutto un problema morale. Ciò significa che non si può pensare di
risolvere il problema dell’ambiente, senza un profondo cambiamento culturale e senza una
capillare educazione per la formazione di una nuova coscienza ecologica. La questione ecologica
è una questione morale. Giovanni Paolo II, nel messaggio per la Giornata Mondiale della Pace
del 1990, scriveva giustamente che “non pochi valori etici, di fondamentale importanza per lo
sviluppo di una società pacifica, hanno una diretta relazione con la questione ambientale” (n. 2).

E, in un discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze, ha chiaramente indicato i limiti etici che
l’uomo deve osservare nel rapporto con le altre creature: “Il primo limite è l’uomo stesso. Egli non
deve far uso della natura contro il proprio bene, il bene dei suoi vicini esseri umani, e il bene delle
future generazioni. Il secondo limite sono gli esseri creati o, piuttosto, la volontà di Dio come
espressa nella loro natura. L’uomo non è libero di fare con le creature che lo circondano ciò che
egli desidera e come desidera”. (Giovanni Paolo II, Ai partecipanti della Settimana di studio sugli
ecosistemi tropicali, L 'Osservatore Romano, 19 maggio 1990,  p. 4,  n. 4)

Nonostante la gravità dei problemi, i cristiani guardano al futuro con speranza e fiducia. Questa
speranza non è un ottimismo facile, ma la certezza che se sapremo convertire il nostro cuore al
rispetto per la vita, per ogni vita, alla solidarietà e alla responsabilità per l’altro, una primavera
dello Spirito potrà sigillare di nuovo l’alleanza fra l’uomo e la terra. È questa la testimonianza che
i cristiani sono impegnati a dare a tutti gli uomini di buona volontà.

Affrontare questa tematica, quindi,  non è la mera espressione di un aggiornamento di fronte ad
una problematica recentemente impostasi. Abbiamo, nelle questioni che riguardano l’ambiente (la
salvaguardia del creato), un problema morale di grande spessore, che rimanda, però, anche ad
una dimensione teologica forte: solo nella pace con Dio creatore, l'uomo può realizzare la pace
col creato. L'attenzione per l’Ambiente, nel contesto dei credenti, rivela,  intrecci forti con temi
importanti della fede cristiana, ricevendo da essa una profondità nuova.

Benedetto XVI nella Caritas in veritate al n. 48, collegando la questione ambientale allo sviluppo,
ci ricorda: “Il tema dello sviluppo è oggi fortemente collegato anche ai doveri che nascono dal
rapporto dell'uomo con l'ambiente naturale. Questo è stato donato da Dio a tutti, e il suo uso
rappresenta per noi una responsabilità verso i poveri, le generazioni future e l'umanità intera. Se
la natura, e per primo l'essere umano, vengono considerati come frutto del caso o del
determinismo evolutivo, la consapevolezza della responsabilità si attenua nelle coscienze. Nella

 



natura il credente riconosce il meraviglioso risultato dell'intervento creativo di Dio, che l'uomo può
responsabilmente utilizzare per soddisfare i suoi legittimi bisogni — materiali e immateriali — nel
rispetto degli intrinseci equilibri del creato stesso. Se tale visione viene meno, l'uomo finisce o per
considerare la natura un tabù intoccabile o, al contrario, per abusarne. Ambedue questi
atteggiamenti non sono conformi alla visione cristiana della natura, frutto della creazione di Dio.

E’ pur vero che la teologia non potrà avere la pretesa di offrire una soluzione tecnica alla crisi
ambientale; tuttavia la teologia può aiutarci a vedere il nostro ambiente naturale così come lo
vede Dio, come lo spazio di una comunione personale in cui gli esseri umani, creati a  immagine
di Dio, devono ricercare la comunione reciproca e la perfezione finale dell’universo visibile.
Sempre nella Caritas in Veritate viene sottolineato: “La natura è espressione di un disegno di
amore e di verità.

Essa ci precede e ci è donata da Dio come ambiente di vita. Ci parla del Creatore (cfr Rm 1, 20)
e del suo amore per l'umanità. È destinata ad essere «ricapitolata» in Cristo alla fine dei tempi
(cfr Ef 1, 9-10; Col 1, 19-20). Anch'essa, quindi, è una «vocazione» . La natura è a nostra
disposizione non come «un mucchio di rifiuti sparsi a caso», bensì come un dono del Creatore
che ne ha disegnato gli ordinamenti intrinseci, affinché l'uomo ne tragga gli orientamenti doverosi
per “custodirla e coltivarla”. (Gn 2,15)

La teologia cristiana della creazione, quindi, contribuisce in modo diretto alla risoluzione della
crisi ecologica, affermando la verità fondamentale che la creazione visibile è essa stessa un dono
divino, il «dono originario», che fissa uno «spazio» di comunione personale. In effetti si potrebbe
dire che una corretta teologia cristiana dell’ecologia è data dall’applicazione della teologia della
creazione.

La cristologia e l’escatologia possono insieme illuminare ulteriormente questa verità. Poiché Dio
ha voluto benignamente elevare persone create alla partecipazione dialogica alla sua vita, egli
deve, per così dire, abbassarsi al livello della creatura. In questa prospettiva cristologica, la
«ominizzazione» di Dio è un atto di solidarietà, non solo con persone create, ma con l’intero
universo creato e il suo destino storico. Non solo, ma nella prospettiva escatologica, la seconda
venuta di Cristo può essere vista come l’evento in cui Dio prende fisicamente dimora
nell’universo perfezionato che porta a compimento il piano originale della creazione.

Da qui il dovere gravissimo “di consegnare la terra alle nuove generazioni in uno stato tale che
anch'esse possano degnamente abitarla e ulteriormente coltivarla. Ciò implica l'impegno di
decidere insieme, dopo aver ponderato responsabilmente la strada da percorrere, con l'obiettivo
di rafforzare quell'alleanza tra essere umano e ambiente che deve essere specchio dell'amore
creatore di Dio, dal quale proveniamo e verso il quale siamo in cammino”. (CV n. 50)

Padre Renato Gaglianone

 


