
Riposo uguale silenzio
La settimana scorsa vi ho presentato delle brevi indicazioni del Papa per una “vacanza
ricreatrice”. In questo intervento prima della pausa estiva, ho tra le mani una riflessione del
Cardinal Ravasi. (Avvenire del 28 settembre 2009) che, nonostante sia datata, ritenga mantenga
la sua attualità. Ve ne propongo  alcuni stralci. E’ un modesto tentativo per “fondare”, e dare
un’anima a quanto detto dal Papa.

Scriveva Ravasi: “Siamo all’inizio dei mesi estivi che recano in sé l’impronta tutta moderna della
«vacanza»,  una sorta di vuoto, una pagina bianca che molti non sanno come riempire e che, per
questo, o stracciano consumandola in noia o ricolmano con la stessa frenesia del resto dell’anno
(la Rimini estiva e vacanziera è proprio diversa dalla Milano feriale e convulsa?). È paradossale,
ma il termine « vacanza » – come è noto – deriva dal latino  vacare che in realtà significa
dedicarsi pienamente a un’attività. È per questo che nelle antiche culture la vacanza, così come è
ora concepita, non esisteva. La vera sosta, infatti, dovrebbe scandire ogni giornata e ogni opera
umana: Pascal non esitava a scrivere che « ogni disgrazia viene agli uomini da una cosa sola: il
non saper restare in riposo in una camera » (Pensieri,  n. 139, ed. Brunschvicg). Il concetto più
profondo e genuino di vacanza potrebbe essere espresso ricorrendo piuttosto alla categoria «
riposo » che, a livello biblico, ha un rilievo particolare”.
 
Il ragionamento del Presidente del Pontificio Consiglio della Cultura cerca nel senso del “riposo
sabbatico” il valore del “riposo” nelle vacanze. « Così furono portati a compimento il cielo e la
terra e tutte le loro schiere. Dio, nel settimo giorno, portò a termine il lavoro che aveva fatto e
cessò nel settimo giorno da ogni suo lavoro. Dio benedisse il settimo giorno e lo consacrò,
perché in esso aveva cessato da ogni lavoro che egli creando aveva fatto. Queste sono le origini
del cielo e della terra quando vennero creati » (2, 1- 4a). « Dio disse a Mosè: Mosè, io posseggo
nella mia tesoreria un dono prezioso che si chiama sabato e lo voglio regalare ad Israele ».
Questa semplice e pittoresca definizione rabbinica può riassumere l’atteggiamento di
venerazione, di amore e di stupore con cui l’ultimo Israele ha accolto, come i suoi padri, quel
settimo giorno, nervatura e consacrazione dell’intero fluire della settimana, cioè del tempo. Anche
se collegato dalla stessa Bibbia all’idea di « riposo » (2, 2) attraverso una libera associazione
etimologica, il sabato non è – come ironizzava già Tacito – un’area vuota, votata alla pigrizia. Il
riposo biblico è, infatti, un concetto positivo, che non si riduce a mera assenza di fatica. Anzi,
come è spesso attestato, è per eccellenza simbolo della piena e perfetta comunione con Dio…

Infatti, come diceva quell’aforisma rabbinico, il riposo festivo è un tesoro; è una scintilla di luce
deposta nel grigiore delle ore feriali; è un seme che feconda la terra del lavoro; è uno sguardo
verticale, levato verso l’alto e l’infinito, capace di interrompere l’orizzontalità della nostra visione
comune e continua…

La vita che si dirama di genealogia in genealogia è il supporto su cui Dio stende la sua trama di
salvezza. Il sabato, come sosta di preghiera e di riposo non è assenza sterile di azione; è in sé
fecondo, genera una sua vita che è squisitamente interiore, alimenta l’esistere stesso dell’uomo.

 



D’altra parte, però, il sabato è anche « sacro », è come un’area protetta, simile al tempio e
all’altare. In essa risiede il mistero, domina il silenzio, si incontra il divino. C’è, quindi, una sorta di
contrappunto nel sabato biblico: da un lato è attivo, fecondo, collegato all’esistenza e alla
creazione; dall’altro è chiuso in sé, perfetto e distaccato, non segnato dai rumori, non occupato
dalle cose. Ed è proprio su questa duplicità, che non deve diventare opposizione, che dobbiamo
recuperare l’autentica spiritualità non solo della nostra domenica, del culto, della preghiera
liturgica, ma anche della meditazione e del riposo autentico.

Il sabato col suo riposo è il tempio del tempo, è l’architettura sacra che sostiene il tempo profano,
è il luogo in cui l’uomo incontra la Gloria di Dio. Il giorno (o il tempo) del riposo fa tacere le cose
esteriori e il ritmo quotidiano perché l’uomo incontri il mistero che lo avvolge. È la scoperta del
silenzio « pieno », quello che, quando si è innamorati, è più eloquente, prezioso e comunicativo
delle parole: due innamorati sanno attraverso il linguaggio del silenzio e dei loro occhi
trasmettersi mille e mille sensazioni. Un po’ paradossalmente si dice che Pitagora imponesse ai
suoi discepoli di non rompere mai il silenzio se non per dire una cosa più importante del silenzio.
Alberto Moravia, in uno dei saggi raccolti nel volume “L’uomo come fine” (1964), riconosceva che
« per ritrovare un’idea dell’uomo, ossia una vera fonte di energia, bisogna che gli uomini ritrovino
il gusto della contemplazione. La contemplazione è la diga che fa risalire l’acqua nel bacino. Essa
permette agli uomini di accumulare di nuovo l’energia di cui l’azione li ha privati ».

Questo è il senso di una vera vacanza « umana » e spirituale. Certo, il silenzio « vuoto » fa
paura; la civiltà contemporanea moltiplica i rumori, alza i decibel, allarga il flusso della chiacchiera
perché teme il silenzio o lo considera solo come assenza di parole. L’educazione al silenzio è
riscoperta di se stessi, anche della propria miseria e solitudine. Un poeta, Giorgio Caproni,
metteva in scena in una sua lirica uno dei tanti uomini soli che, di fronte ad una parete spoglia,
pensa ai suoi torti e alle sue virtù ma non ha più nessuno con cui comunicare se non i morti. Le
soste di riposo sono, invece, lo spazio del silenzio interiore popolato da Dio e dai fratelli coi quali
si dialoga e si vive. Ma soprattutto è l’orizzonte silenzioso in cui si contempla e si dialoga con Dio.
L’homo faber scopre il senso ultimo del suo esistere non nell’azione, pur necessaria, ma nel «
riposo », attraverso la sua esperienza di homo religiosus.

Attraverso il vero «riposo», l’uomo non solo spiega e dà senso al tempo e alle opere che in esso
egli compie, ma viene purificato e trasfigurato ed è introdotto nel « tempo » perfetto e pieno di
Dio. Ancora, Buone Vacanze di “riposo e silenzio”.

Padre Renato Gaglianone

 


